JURNAL BASTRA Vol. 11 No. 1, January 2026

e-ISSN 2503- 3875

W %y
¥ Y Jurnal Bastra (Bahasa dan Sastra)
v ‘? \4
‘fb < ‘3.’ Journal homepage: https://bastra.uho.ac.id/index.php/journal

S L

POLA KOMUNIKASI ANTARBUDAYA (MUNA DAN JAWA) MAHASISWA
UNIVERSITAS NEGERI YOGYAKARTA DI DAERAH ISTIMEWA YOGYAKARTA

Saharul Hariyono

Universitas Pattimura

*Correspondence e-mail: saharul.hariyono@lecturer.unpatti.ac.id

ABSTRACT

This study examines intercultural communication patterns and the
challenges arising from cultural differences between Munanse
students (Southeast Sulawesi) and Javanese students (Yogyakarta)
at Universitas Negeri Yogyakarta. The research employs a
qualitative descriptive method with data collected through
interviews, observations, and literature review, alongside
triangulation to enhance data validity. In this study, informants
were taken from several Munanse students studying at UNY with
the classes of 2020, 2021, 2022, and 2023. This selection was
based on the fact that the Munanse student informants had lived
for three to five years in DIY so that they had a wealth of
experience in communicating with the indigenous people. The
theoretical framework integrates sociolinguistics and intercultural
communication theory initiated by William Gudykunst & Young
Yun Kim. The findings reveal that communication patterns evolve
through three stages: interactive, transactional, and dynamic. In
the initial phase, interactions are marked by discomfort and
misunderstandings due to differences in speech styles and cultural
norms. Munanse students, who tend to be direct and
straightforward, are often perceived as impolite by Javanese
students who value politeness and indirect communication. Over
time, adaptation and cultural exchange foster more open and
mutual understanding. The study also identifies communication
issues such as stereotypes, ethnocentrism, and pragmatic gaps.
This research offers novelty by focusing on the Munanse—Javanese
communication dynamic within a multiethnic campus context. The
findings provide practical contributions to the development of
inclusive and culturally aware higher education environments.

ARTICLE INFO
Article History:
Submitted: 22 Nov 2025
Reviewed: 20 Jan 2026
Accepted: 27 Jan 2026
Published: 29 Jan 2026

Pages: 509-517

Keywords:

Intercultural
communication; Migrant
students; Munanse culture,
Javanese culture, cultural
adaptation

| 509


mailto:saharul.hariyono@lecturer.unpatti.ac.id

1. PENDAHULUAN

Seyogianya dalam kehidupan manusia bahwa komunikasi itu telah ada sebelum lahir.
Tanpa komunikasi, interaksi antarmanusia (individu/kelompok) tidak mungkin dapat terjadi.
Komunikasi itu bisa sangat luas menembus ruang dan waktu. Komunikasi sangat banyak
jenisnya, salah satunya adalah komunikasi antarbudaya. Budaya menjadi bagian dari perilaku
komunikasi, dan pada gilirannya komunikasi pun turut menentukan, memelihara,
mengembangkan atau mewariskan budaya (Hall, 1989). Komunikasi antarbudaya adalah
proses pertukaran pesan antara individu atau kelompok yang berasal dari latar belakang
budaya berbeda (Pramesty et al., 2025). Ruang lingkupnya mencakup berbagai aspek yang
memengaruhi bagaimana pesan dikodekan, dikirim, diterima, dan ditafsirkan dalam konteks
lintas budaya (Hariyanto & Dharma, 2020).

Indonesia adalah laboratorium hidup komunikasi antarbudaya (Taka et al., 2025).
Dengan lebih dari 1.300 suku bangsa dan ratusan bahasa daerah, interaksi sosial di Indonesia
secara alami melibatkan proses lintas budaya yang kompleks dan dinamis. Dari Sabang sampai
Merauke, dari Miangas hingga Rote memiliki sistem nilai, adat, dan cara berkomunikasi yang
berbeda. Adanya keberagaman tersebut menjadikan Indonesia sebagai negara multikultural.
Perbedaan tersebut kerap kali menjadi persoalan bagi pendatang (perantau) dengan
lingkungan barunya. Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY) menjadi salah satu destinasi
perantauan dengan berbagai macam multietnis di dalamnya. Perihal ini dilandasi DIY sebagai
kota wisata, selain itu DIY sebagai salah satu sentral untuk menimba ilmu oleh para pendatang
yang berasal dari berbagai daerah di Indonesia (Sulawesi, Papua, Maluku, NTT, NTB,
Sumatera, Riau, Kalimantan), hingga akhirnya kota ini dijuluki sebagai kota pelajar. Banyaknya
pendatang dari berbagai daerah, tentunya hal ini dapat menjadi bukti bahwa DIY merupakan
daerah menarik dan istimewa. Adapun pendatang DIY yang paling banyak didominasi oleh
orang-orang yang hendak berkuliah atau melanjutkan studi (S-2 dan S-3) di berbagai
Perguruan Tinggi di Yogyakarta. Sementara itu jumlah Perguruan Tinggi di DIY baik negeri,
swasta, maupun kedinasan seluruhnya sebanyak 136 institusi dengan rincian 21 Universitas,
5 Institut, 41 Sekolah Tinggi, 8 Politeknik, dan 61 Akademi (Efnita, 2018).

Salah satu Perguruan Tinggi yang terdapat di DIY adalah Universitas Negeri Yogyakarta
(UNY), dengan memiliki mahasiswa dari berbagai luar daerah. Akhirnya kampus ini juga
menjadi perguruan tinggi multietnis. Adapun persoalan para mahasiswa yang berasal dari luar
DIY adalah (1) gegar budaya (culture shock) saat proses awal menyesuaikan diri di lingkungan
barunya. Mereka merasa terasing, tidak mampu berkomunikasi dengan baik karena
perbedaan bahasa, atau bingung dengan perilaku masyarakat setempat yang berbeda dari
apa yang mereka anggap normal. (2) Stereotipe. Tampak muncul kecenderungan generalisasi
tanpa diferensiasi. Misalnya etnis Jawa percaya pada stereotipe bahwa semua anggota
budaya dari Muna bersifat kasar. Mereka akan memperlakukan individu dari budaya tersebut
dengan kecurigaan atau penolakan, yang pada gilirannya dapat memicu respons negatif dari
yang bersangkutan. (3) Etnosentrisme. Adanya sikap dan pandangan yang meremehkan
kebudayaan lain, dan kerap membuat asumsi budaya sendiri lebih superior. UNY sebagai
salah satu pusat pendidikan nasional yang menarik mahasiswa dari berbagai daerah di
Indonesia, termasuk dari etnis Muna (Sultra). Mahasiswa Muna yang menempubh studi di UNY
membawa serta nilai-nilai budaya, gaya komunikasi, dan norma sosial yang khas dari
komunitas mereka. Di sisi lain, mahasiswa asli Yogyakarta yang berakar pada budaya Jawa
memiliki karakter komunikasi yang berbeda, cenderung halus, penuh tata krama, dan
menghindari konfrontasi langsung.

| 510



Perbedaan ini sering kali menimbulkan gegar budaya, kesalahpahaman, dan hambatan
komunikasi dalam interaksi sehari-hari. Mahasiswa Muna yang terbiasa dengan gaya bicara
lugas dan ekspresif kerap dianggap “kasar” oleh mahasiswa Jawa, sementara mahasiswa Jawa
dinilai terlalu “berputar-putar” dalam menyampaikan maksud. Fenomena ini menunjukkan
adanya pola komunikasi antarbudaya yang kompleks dan perlu dikaji secara mendalam untuk
mendorong pemahaman lintas budaya yang lebih baik di lingkungan kampus. Penelitian ini
mengungkap (1) bagaimanakah pola komunikasi antarbudaya yang terjadi antara mahasiswa
Muna (Sultra) dan mahasiswa asli DIY di UNY? (2) Apa saja persoalan komunikasi yang muncul
akibat perbedaan latar budaya antara kedua kelompok mahasiswa tersebut?

Secara faktual, penelitian terhadap komunikasi antarbudaya sejauh pencarian dan
eksplorasi telah ada. Pertama, mengkaji komunikasi antarbudaya dalam resolusi konflik
berbasis pranata adat Melayu dan Madura di Kalimantan Barat (Bahari, 2008). Adapun
resolusi yang ditawarkan adalah adat musyawarah yang mampu mencegah meluasnya konflik
dan menghentikan konflik. Kedua, penelitian yang ditulis oleh (Nugroho et al., 2012) melihat
pola komunikasi Batak dan Jawa di Yogyakarta. Hasil penelitian menandaskan etnis Batak ini
memiliki pola komunikasi budaya low context dan masculinity, sedangkan Jawa (masyarakat
Yogyakarta) dengan pola budaya high context dan femininity. Dalam budaya high-context
seperti di Asia dan Timur Tengah, banyak informasi tidak diucapkan secara eksplisit,
melainkan terkandung dalam konteks, bahasa tubuh, dan norma sosial. Sebaliknya, budaya
low-context, seperti di Amerika Utara dan Eropa Barat, cenderung lebih langsung dan
mengandalkan kata-kata yang eksplisit untuk menyampaikan informasi (Siregar & Nursyamesi,
2024). Namun demikian, kajian-kajian terdahulu masih memiliki sejumlah keterbatasan.
Pertama, sebagian besar penelitian berfokus pada konteks konflik komunal atau relasi sosial
masyarakat umum, belum secara spesifik menelaah dinamika komunikasi antarbudaya dalam
lingkungan akademik, khususnya di kalangan mahasiswa. Kedua, penelitian tentang
komunikasi antarbudaya di Yogyakarta lebih banyak menyoroti relasi Batak—Jawa, sementara
interaksi antara etnis Muna (Sulawesi Tenggara) dan Jawa sebagai kelompok mayoritas di DIY
masih sangat minim dikaji. Padahal, mahasiswa Muna sebagai pendatang memiliki latar
budaya, gaya berbahasa, dan norma komunikasi yang berbeda dari mahasiswa asli DIY.

Kajian ini menggunakan teori sosiolinguistik yang berkenaan mempelajari antara
bahasa dan masyarakat, termasuk variasi bahasa berdasarkan etnis, kelas sosial, dan budaya.
Sosiolinguistik sesungguhnya adalah ilmu interdisiplin sosiologi dan linguistik (Wati et al.,
2020). Sosiolinguistik adalah cabang ilmu linguistik yang mempelajari hubungan antara
bahasa dan masyarakat. Fokus utamanya adalah bagaimana bahasa digunakan dalam konteks
sosial, serta bagaimana faktor-faktor sosial seperti etnis, kelas, gender, usia, dan budaya
memengaruhi fungsi bahasa. Perihal ini lazim dikenal dengan sosiologi bahasa (Yunidar,
2025). Terdapat tiga jenis pilihan bahasa dalam kajian sosiolinguistik. Pertama, variasi bahasa
dalam bahasa yang sama. Kedua disebut alih kode (code switching). Ketiga, campur kode
(code-mixing) (Chaer & Leonie, 2010). Alih dan campur kode menjadi perhatian dalam
penelitian ini.

Selain itu, untuk tampak integarif dan memperdalam kajian digunakan analisis
komunikasi antarbudaya yang diinisiasi oleh William Gudykunst & Young Yun Kim. Gudykunst
dan Kim menyebut komunikasi antarbudaya sebagai communicating with strangers—karena
kita berinteraksi dengan orang yang berbeda latar budaya, nilai, dan cara berpikir. "Stranger"
di sini bukan berarti orang asing secara literal, tetapi siapa pun yang berbeda secara budaya
dari kita. Model ini bertujuan untuk membantu kita memahami proses komunikasi yang
terjadi saat kita berinteraksi dengan orang dari budaya lain, agar komunikasi menjadi lebih

| 511



efektif dan tidak menimbulkan kesalahpahaman (Gudykunst & Kim, 2003). Gudykunst dan
Kim menekankan pentingnya kompetensi yang mencakup: (1) Pengetahuan budaya:
memahami nilai, norma, dan gaya komunikasi budaya lain; (2) Motivasi: keinginan untuk
berkomunikasi secara efektif; (3) Keterampilan: kemampuan menyesuaikan gaya komunikasi,
mendengarkan aktif, dan menginterpretasi pesan dengan tepat. Model Gudykunst dan Kim
menggabungkan berbagai elemen komunikasi antarbudaya, termasuk persepsi, bahasa, dan
perilaku adaptif (Siregar & Nursyamsi, 2024). Model ini menekankan pentingnya
pengembangan keterampilan komunikasi yang adaptif dan fleksibel agar dapat
berkomunikasi dengan efektif dalam berbagai situasi budaya.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif kualitatif dengan beberapa
metode pengumpulan data yaitu wawancara, observasi dan studi pustaka. Informan dalam
penelitian ini diambil dari beberapa mahasiswa Muna (Sultra) yang menempuh studi di UNY
dengan angkatan 2020, 2021, 2022, dan 2023. Pemilihan ini dilandasi bahwa informan
mahasiswa Muna tersebut telah lama tinggal antara tiga hingga lima tahun di DIY sehingga
mereka memiliki pengalaman yang beragam dalam berkomunikasi dengan masyarakat asli.
Subjek penelitian adalah mahasiswa Muna (Sultra) yang aktif mengikuti Himpunan
Mahasiswa Muna-Yogyakarta (HIPMMUST Yk). Pengumpulan data dalam penelitian ini
dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur yang memungkinkan peneliti menggali
pengalaman informan secara mendalam (Fakhri et al., 2025). Pedoman wawancara diarahkan
pada dua fokus utama, yaitu: (1) cara informan merespons dan menyikapi persoalan
komunikasi antarbudaya, serta (2) strategi yang mereka terapkan dalam menghadapi dan
mengatasi berbagai tantangan komunikasi lintas budaya. Seluruh proses wawancara direkam
setelah memperoleh persetujuan dari informan dan kemudian ditranskripsikan secara
menyeluruh. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis tematik yang
meliputi beberapa tahap, yakni: (1) pengkodean terbuka, (2) penentuan tema-tema utama,
dan (3) penafsiran makna berdasarkan pengalaman para informan.

Adapun teknik analisis data: (1) menyeleksi data komunikasi antarbudaya yang
diperoleh, (2) mengklasifikasi komunikasi antarbudaya berdasarkan rumusan masalah yang
telah ditetapkan, (3) memvalidasi serta menguji keabsahan data dengan penerapan
triangulasi. Teknik triangulasi data untuk membandingkan informasi yang serupa namun
berasal dari berbagai sumber, sehingga memungkinkan diperolehnya gambaran realitas yang
lebih akurat dan terpercaya (Nurfajriani et al., 2024). Triangulasi dilakukan dengan cara
memverifikasi informasi antar informan secara silang. Untuk itu, peneliti menganalisis data
dari tiga perspektif yang berbeda. Pertama, melalui interpretasi pribadi peneliti terhadap
fenomena yang dikaji. Kedua, berdasarkan telaah terhadap artikel-artikel yang membahas
kebudayaan Muna dan Jawa di Yogyakarta. Ketiga, melalui wawancara langsung dengan
informan guna memahami pola interaksi, relasi sosial, dan kehidupan mahasiswa Muna di
UNY dalam konteks pergaulan dengan mahasiswa maupun masyarakat lokal DIY.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Pola Budaya

Dalam lingkungan perguruan tinggi yang multikultural seperti UNY, interaksi
antarmahasiswa dari berbagai daerah menjadi hal yang wajar. Mahasiswa dari Muna (Sultra)
membawa nilai-nilai budaya daerahnya yang khas, sementara mahasiswa asli DIY tumbuh
dalam lingkungan budaya Jawa yang memiliki norma komunikasi tersendiri. Perbedaan ini

| 512



berpotensi melahirkan kesalahpahaman jika tidak diimbangi dengan kompetensi komunikasi
antarbudaya yang baik. Budaya Muna dikenal dengan karakter masyarakat yang terbuka,
lugas, dan egaliter. Dalam komunikasi, mereka cenderung langsung mengungkapkan
pendapat tanpa banyak basa-basi. Nilai kejujuran dan keberanian menyampaikan pikiran
sangat dijunjung tinggi. Namun, dalam konteks sosial, masyarakat Muna juga menghormati
hierarki sosial dan adat (adhati), terutama terhadap orang yang lebih tua atau berstatus
tinggi. Budaya Jawa, khususnya di DIY, menjunjung tinggi prinsip unggah-ungguh (tata krama)
dan tepa selira (tenggang rasa). Komunikasi dilakukan dengan cara halus, sopan, dan tidak
langsung (indirect communication). Mahasiswa asal DIY umumnya menghindari konfrontasi
verbal dan lebih memilih cara diplomatis untuk mengungkapkan ketidaksetujuan.

B. Pola Komunikasi

Proses komunikasi antarbudaya yang terjalin antara mahasiswa Muna (Sultra) dengan
mahasiswa asli di UNY atau masyarakat setempat melalui pola komunikasi interaktif,
transaksional, dan tahap dinamis. Pada tahap interaktif bersifat dua arah, ada yang berperan
sebagai pengirim (sender) dan penerima (receiver). Dalam komunikasi tersebut, umpan balik
menjadi elemen penting yang menunjukkan bahwa pesan telah diterima, dipahami, dan
ditanggapi. Namun dalam tahap ini masih tergolong rendah. Perihal ini dapat diterangkan
dalam bagan 1 berikut.

Bagan 1. Pola Interaktif

4[ POLA BUDAYA
4
Muna |<—Komuni|casi~| Muna Jaﬂknmunimiﬁ Jawa

4 L 4
r ¥
] [ Tidak Nyaman dan Terbuka ] [

Y

[ Myaman dan Terbuka Myaman dan Terbuka ]

Tampak dalam bagan, kala sesama mahasiswa Muna berkomunikasi sangat berjalan
lancar, nyaman, dan terbuka, begitu pun dengan mahasiswa dari DIY. Kedua etnis kerap
menggunakan bahasa daerah masing-masing, atau alih kode dan campur kode (bahasa
daerah dan Indonesia). Alih kode yang kerap digunakan oleh mahasiswa Muna adalah alih
kode tag atau ahli kode ketika penutur menambahkan ekspresi singkat dalam bahasa daerah
pada akhir ujaran (Harya, 2018). Misalnya, “panas sekali hari ini, eee.” Huruf rangkap vokal
/e/ tersebut adalah suatu kelaziman dalam pemakaian bahasa daerah Muna. Kemudian
campur kode yang kerap digunakan adalah alternasi atau campur kode pada tataran klausa
(Muysken, 2004). Misalnya mahasiswa Jawa, “Nanti sore rapat ya di Fakultas. Yen kowe ra iso
teka, kabari wae.” Kalimat pertama menggunakan bahasa Indonesia, kemudian beralih ke
bahasa Jawa. Namun apabila ada komunikasi antara mahasiswa Muna dan Jawa, tampak ada
pola yang berbeda, ada perasaan tidak nyaman dan tidak terbuka saat komunikasi
berlangsung. Pola komunikasi yang terjalin antara Muna dan Jawa tersebut tentu tidak
berhenti pada tahap interaktif, namun lambat laun berkembang ke tahap transaksional.
Tahap ini tampak menyentuh pada perihal kepekaan (emosional) yang berlangsung secara
terus-menerus dan berkesinambungan. Tahap ini dapat terlihat pada bagan 2 berikut.

| 513



Bagan 2. Pola Transaksional

4[ POLA BUDAYA
¥
Muna |(7Komunilcasi~| Muna Ja@fk{omunikasiﬁ Jawa
¥ ¥
¥ ¥ ¥ ¥
[ Myaman dan Terbuka ]
[ Myaman dan Terbuka ] [ Myaman dan Terbuka ]
¥
[ Alternasi Budaya ]

Pada bagan tersebut, tampak ada pola yang sama ketika terjadi komunikasi
antarsesama mereka (Muna dan Muna; Jawa dan Jawa). Selain itu, ketika Muna dan Jawa
berkomunikasi terasa tidak ada lagi sekat. Mereka tampak nyaman dan terbuka. Perihal ini
dilandasi karena komunikasi yang terjadi di antara etnis berbeda ini bukan sekali saja (kerap),
sehingga ada nuansa kesalingan dan terjadi pertukaran budaya saat komunikasi berlangsung.
Bahasa kesalingan sebagai bentuk bahasa yang menunjukkan makna timbak balik (saling) ini
mereka pertontokan dengan cara-cara sederhana. Seperti berdiskusi bagaimana pelafalan
angka (1-10) dalam bahasa daerah masing-masing. Ternyata ada kemiripan pada angka 3, 5,
dan 7. Dalam bahasa Muna untuk angka 3 /tolu/, 5 /lima/, 7 /pitu/; sementara bahasa Jawa
angka 3 /telu/, 5 /lima/, 7 /pitu/. Mengenai penjelasan ini sudah dikaji dalam ilmu linguistik
yang berkenaan dengan bahasa Austronesia. Bahasa Austronesia adalah rumpun bahasa yang
meliputi area Madagaskar, Asia Tenggara, dan Pasifik. Pola komunikasi antarbudaya terus
berlanjut, dan sampailah pada pola komunikasi yang dinamis. PadaTahap ini, mahasiswa
Muna (Sultra) telah mampu mengerti, mempelajari, dan memahami kebudayaan yang ada di
lingkungan DIY. Mereka tampak sudah mampu berbaur dan menyatu juga dengan masyarakat
asli setempat. Komunikasi dinamis ini dapat digambarkan pada bagan 3 berikut.

Bagan 3. Pola Dinamis

PERTUKARAN
BUDAYA

¥
[ Pengenalan Budaya ]

¥
Penerimaan/Adaptasi
Budaya Baru

Pada bagan 3 ini, mahasiswa Muna yang berkuliah di UNY melakukan adaptasi
komunikasi agar pesan mereka diterima secara positif dalam konteks budaya Jawa. Hal ini
termasuk menyesuaikan nada bicara, memilih diksi yang lebih sopan, serta memahami

| 514



pentingnya ekspresi nonverbal seperti senyum dan gestur hormat. Mahasiswa DIY pun
mengembangkan keterbukaan budaya (cultural openness) agar dapat memahami bahwa gaya
bicara mahasiswa dari daerah lain tidak selalu berarti kasar, melainkan merupakan ekspresi
spontanitas budaya. Dalam teori adaptasi komunikasi antarbudaya, proses ini disebut sebagai
akomodasi komunikasi, yaitu upaya menyesuaikan gaya komunikasi sesuai dengan norma
budaya lawan bicara agar tercipta pemahaman bersama (Gudykunst & Kim, 2003).

C. Persoalan Komunikasi Antarbudaya

Interaksi antara mahasiswa Muna (Sultra) dan mahasiswa DIY sering kali diwarnai
persoalan komunikasi yang bersumber dari perbedaan sistem bahasa, gaya tutur, dan norma
sosial budaya. Beberapa persoalan utama antara lain:

1. Gaya Tutur (Bahasa)

Mahasiswa Muna (Sultra) terbiasa menggunakan gaya bicara langsung (direct speech)
dengan intonasi tegas dan struktur kalimat lugas. Sementara mahasiswa DIY lebih memilih
gaya tidak langsung, menghindari konfrontasi verbal, dan menyesuaikan pilihan kata agar
terdengar sopan. Misalnya dalam situasi kelas, Muna: “Pak, menurut saya pendapat itu
kurang tepat.” Jawa: “mungkin bisa dipertimbangkan lagi, pak, kalau boleh saya
berpendapat.” Bagi mahasiswa DIY, cara bicara mahasiswa Muna bisa dianggap “kurang
sopan,” sementara bagi mahasiswa Muna, gaya tutur mahasiswa Yogyakarta bisa
dipersepsikan “kurang tegas”.

2. Formalitas Bahasa

Dalam interaksi informal, mahasiswa Muna (Sultra) kerap menggunakan bahasa
Indonesia dialektal dengan logat daerah yang khas. Di sisi lain, mahasiswa DIY terbiasa
menggunakan bahasa Jawa ngoko antar teman sebaya. Pergeseran kode (code-switching) dari
bahasa Indonesia ke bahasa daerah sering menimbulkan jarak sosial linguistik dan
kesalahpahaman pragmatik. Misalnya, mahasiswa DIY yang bercanda menggunakan bahasa
Jawa dapat dianggap “mengejek” oleh mahasiswa non-Jawa yang tidak memahami konteks
sosiolinguistiknya.

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa pola komunikasi antarbudaya antara mahasiswa
Muna (Sultra) dan mahasiswa Jawa (DIY) di UNY berkembang secara bertahap melalui tiga
fase: interaktif, transaksional, dan dinamis. Pada tahap awal, komunikasi cenderung kaku dan
penuh ketidaknyamanan akibat perbedaan gaya tutur, norma sosial, dan persepsi budaya.
Mahasiswa Muna yang terbiasa dengan gaya bicara langsung dan lugas sering kali dianggap
kurang sopan oleh mahasiswa Jawa yang menjunjung tinggi kesantunan dan komunikasi tidak
langsung. Seiring waktu dan intensitas interaksi, terjadi proses adaptasi dan pertukaran
budaya yang membentuk pola komunikasi yang lebih terbuka dan saling memahami.
Mahasiswa Muna mulai menyesuaikan gaya komunikasi mereka dengan norma lokal,
sementara mahasiswa Jawa menunjukkan keterbukaan terhadap perbedaan ekspresi budaya.
Proses ini mencerminkan terjadinya akomodasi komunikasi dan pembentukan kompetensi
antarbudaya yang lebih baik di lingkungan kampus. Namun demikian, persoalan komunikasi
seperti stereotipe, etnosentrisme, dan kesalahpahaman pragmatik masih menjadi tantangan
yang perlu diatasi melalui pendekatan edukatif dan dialog lintas budaya yang berkelanjutan.
Penelitian ini menegaskan pentingnya penguatan literasi komunikasi antarbudaya di

| 515



lingkungan pendidikan tinggi multietnis seperti UNY. Temuan penelitian ini memiliki implikasi
penting bagi pengembangan kebijakan kampus multikultural di Universitas Negeri
Yogyakarta. Pertama, pihak kampus perlu merancang program orientasi dan pembinaan
mahasiswa baru yang secara khusus memuat materi literasi komunikasi antarbudaya, agar
mahasiswa pendatang dan mahasiswa lokal memiliki pemahaman awal mengenai perbedaan
gaya komunikasi, norma sosial, dan nilai budaya masing-masing. Kedua, kampus dapat
mengembangkan pelatihan kompetensi komunikasi antarbudaya bagi dosen, tenaga
kependidikan, dan mahasiswa, sehingga interaksi akademik dan nonakademik dapat
berlangsung lebih inklusif, adaptif, dan sensitif budaya. Pelatihan ini penting untuk mencegah
munculnya stereotipe, etnosentrisme, dan kesalahpahaman pragmatik dalam kehidupan
kampus sehari-hari. Penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas subjek kajian dengan
melibatkan lebih banyak etnis pendatang dan perguruan tinggi lain di Daerah Istimewa
Yogyakarta guna memperoleh gambaran yang lebih komprehensif tentang komunikasi
antarbudaya di lingkungan pendidikan tinggi. Selain itu, penelitian berikutnya dapat
menggunakan pendekatan campuran (mixed methods) atau observasi partisipatif jangka
panjang untuk mengkaji secara lebih mendalam proses adaptasi komunikasi, dinamika konflik
laten, serta efektivitas program kebijakan kampus dalam membangun iklim multikultural yang
inklusif.

DAFTAR PUSTAKA

Bahari, Y. (2008). Model Komunikasi Lintas Budaya dalam Resolusi Konflik Berbasis Pranata
Adat Melayu dan Madura di Kalimantan Barat. Jurnal llmu Komunikasi, 6(1), 1-12.
https://doi.org/10.31315/jik.v6i1.41

Chaer, A., & Leonie, A. (2010). Sosiolinguistik: Perkenalan Awal . Rineka Cipta.

Efnita, T. (2018). Pengaruh Faktor Sosial Ekonomi dan Kebutuhan Hidup terhadap Prestasi
Belajar Mahasiswa Mentawai di Daerah Istimewa Yogyakarta. Jurnal Benefita, 3(1), 13—
33. https://doi.org/10.22216/jbe.v2i3.1849

Fakhri, M. N., Zakiah, F. N., & Novia, L. (2025). Literasi Digital dan Kesadaran Budaya sebagai
Solusi Tantangan Atemporalitas dalam Komunikasi Antarbudaya. Al-Jamabhiria: Jurnal
Komunikasi Dan Dakwah Islam, 3(1), 89-102.
https://doi.org/https://doi.org/10.30983/al-jamabhiria.v3i1.9841

Gudykunst, W. B., & Kim, Y. Y. (2003). Communicating with Strangers: An Approach to
Intercultural Communication (1st ed.). McGraw-Hill.

Hall, E. T. (1989). Beyond Culture (1st ed.). Doubleday.

Hariyanto, D., & Dharma, F. A. (2020). Buku Ajar Komunikasi Lintas Budaya (1st ed.). UMSIDA
Press.

Harya, T. D. (2018). Sociolinguistics (Code: Code Switching and Code Mixing). Lentera: Jurnal
lImiah Kependidikan, 11(1), 87-98.
https://jurnal.stkippgribl.ac.id/index.php/lentera/article/view/377

| 516



Nugroho, A. B., Lestari, P., & Wiendijarti, I. (2012). Pola Komunikasi Antarbudaya Batak dan
Jawa di Yogyakarta. Jurnal Aspikom, 1(5), 403-418.
https://doi.org/10.24329/aspikom.v1i5.44

Nurfajriani, W. V., llhami, M. W., Mahendra, A., Afgani, M. W., & Sirodj, R. A. (2024).
Triangulasi Data dalam Analisis Data Kualitatif. Jurnal IImiah Wahana Pendidikan, 10(17),
826—-833. https://doi.org/10.5281/zen0d0.13929272

Pramesty, M. D., Mintowati, M., & Asteria, P. V. (2025). Eksplorasi Tuturan Pemelajar BIPA:
Representasi Plurikultural melalui Praktik Basa-Basi dalam Komunikasi Antarbudaya.
GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 72-86.
https://doi.org/https://doi.org/10.19105/ghancaran.vi.21746

Siregar, N., & Nursyamsi, S. E. (2024). Komunikasi Lintas Budaya dalam Era Gen Alpha. Ruang
Karya.

Taka, E. L, Andung, P. A, Nope, H. A, Konradus, B., & Dupe, F. (2025). Transformasi
Komunikasi Antarbudaya di Perbatasan Indonesia—Timor Leste Melalui Media Sosial
Facebook. = KOMUNIKATIF:  Jurnal Illmiah  Komunikasi,  14(1), 107-1017.
https://doi.org/https://doi.org/10.33508/jk.v14i1.7370

Wati, U., Rijal, S., & Hanum, I. S. (2020). Variasi Bahasa pada Mahasiswa Perantau di Fakultas
IImu Budaya Universitas Mulawarman: Kajian Sosiolinguistik. /Imu Budaya: Jurnal
Bahasa, Sastra, Seni Dan Budaya, 4(1), 21-37. https://doi.org/10.30872/jbssb.v4i1.2559

Yunidar. (2025). Bahasa, Budaya, dan Masyarakat: Perspektif Sosiolinguistik Kontemporer.
Kaizen Media Publishing.

| 517



