
 | 509  

 

 

 

 

 

POLA KOMUNIKASI ANTARBUDAYA (MUNA DAN JAWA) MAHASISWA 
UNIVERSITAS NEGERI YOGYAKARTA DI DAERAH ISTIMEWA YOGYAKARTA 

 
Saharul Hariyono 

 
Universitas Pattimura 

*Correspondence e-mail: saharul.hariyono@lecturer.unpatti.ac.id 

 

 

 

A B S T R A C T   A R T I C L E   I N F O 

This study examines intercultural communication patterns and the 
challenges arising from cultural differences between Munanse 
students (Southeast Sulawesi) and Javanese students (Yogyakarta) 
at Universitas Negeri Yogyakarta. The research employs a 
qualitative descriptive method with data collected through 
interviews, observations, and literature review, alongside 
triangulation to enhance data validity.  In this study, informants 
were taken from several Munanse students studying at UNY with 
the classes of 2020, 2021, 2022, and 2023. This selection was 
based on the fact that the Munanse student informants had lived 
for three to five years in DIY so that they had a wealth of 
experience in communicating with the indigenous people. The 
theoretical framework integrates sociolinguistics and intercultural 
communication theory initiated by William Gudykunst & Young 
Yun Kim. The findings reveal that communication patterns evolve 
through three stages: interactive, transactional, and dynamic. In 
the initial phase, interactions are marked by discomfort and 
misunderstandings due to differences in speech styles and cultural 
norms. Munanse students, who tend to be direct and 
straightforward, are often perceived as impolite by Javanese 
students who value politeness and indirect communication. Over 
time, adaptation and cultural exchange foster more open and 
mutual understanding. The study also identifies communication 
issues such as stereotypes, ethnocentrism, and pragmatic gaps. 
This research offers novelty by focusing on the Munanse–Javanese 
communication dynamic within a multiethnic campus context. The 
findings provide practical contributions to the development of 
inclusive and culturally aware higher education environments. 

 Article History: 
Submitted: 22 Nov 2025 
Reviewed: 20 Jan 2026 
Accepted: 27 Jan 2026 
Published: 29 Jan 2026 
 
Pages: 509-517 
____________________ 
Keywords: 
Intercultural 
communication; Migrant 
students; Munanse culture, 
Javanese culture, cultural 
adaptation 
 

JURNAL BASTRA Vol. 11 No. 1, January 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

e-ISSN 2503- 3875 
 

Jurnal Bastra (Bahasa dan Sastra) 

Journal homepage: https://bastra.uho.ac.id/index.php/journal  

mailto:saharul.hariyono@lecturer.unpatti.ac.id


 | 510  

1. PENDAHULUAN 
Seyogianya dalam kehidupan manusia bahwa komunikasi itu telah ada sebelum lahir. 

Tanpa komunikasi, interaksi antarmanusia (individu/kelompok) tidak mungkin dapat terjadi. 
Komunikasi itu bisa sangat luas menembus ruang dan waktu. Komunikasi sangat banyak 
jenisnya, salah satunya adalah komunikasi antarbudaya. Budaya menjadi bagian dari perilaku 
komunikasi, dan pada gilirannya komunikasi pun turut menentukan, memelihara, 
mengembangkan atau mewariskan budaya (Hall, 1989). Komunikasi antarbudaya adalah 
proses pertukaran pesan antara individu atau kelompok yang berasal dari latar belakang 
budaya berbeda (Pramesty et al., 2025). Ruang lingkupnya mencakup berbagai aspek yang 
memengaruhi bagaimana pesan dikodekan, dikirim, diterima, dan ditafsirkan dalam konteks 
lintas budaya (Hariyanto & Dharma, 2020).  

Indonesia adalah laboratorium hidup komunikasi antarbudaya (Taka et al., 2025). 
Dengan lebih dari 1.300 suku bangsa dan ratusan bahasa daerah, interaksi sosial di Indonesia 
secara alami melibatkan proses lintas budaya yang kompleks dan dinamis. Dari Sabang sampai 
Merauke, dari Miangas hingga Rote memiliki sistem nilai, adat, dan cara berkomunikasi yang 
berbeda. Adanya keberagaman tersebut menjadikan Indonesia sebagai negara multikultural. 
Perbedaan tersebut kerap kali menjadi persoalan bagi pendatang (perantau) dengan 
lingkungan barunya. Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY) menjadi salah satu destinasi 
perantauan dengan berbagai macam multietnis di dalamnya. Perihal ini dilandasi DIY sebagai 
kota wisata, selain itu DIY sebagai salah satu sentral untuk menimba ilmu oleh para pendatang 
yang berasal dari berbagai daerah di Indonesia (Sulawesi, Papua, Maluku, NTT, NTB, 
Sumatera, Riau, Kalimantan), hingga akhirnya kota ini dijuluki sebagai kota pelajar. Banyaknya 
pendatang dari berbagai daerah, tentunya hal ini dapat menjadi bukti bahwa DIY merupakan 
daerah menarik dan istimewa. Adapun pendatang DIY yang paling banyak didominasi oleh 
orang-orang yang hendak berkuliah atau melanjutkan studi (S-2 dan S-3) di berbagai 
Perguruan Tinggi di Yogyakarta. Sementara itu jumlah Perguruan Tinggi di DIY baik negeri, 
swasta, maupun kedinasan seluruhnya sebanyak 136 institusi dengan rincian 21 Universitas, 
5 Institut, 41 Sekolah Tinggi, 8 Politeknik, dan 61 Akademi (Efnita, 2018). 

Salah satu Perguruan Tinggi yang terdapat di DIY adalah Universitas Negeri Yogyakarta 
(UNY), dengan memiliki mahasiswa dari berbagai luar daerah. Akhirnya kampus ini juga 
menjadi perguruan tinggi multietnis. Adapun persoalan para mahasiswa yang berasal dari luar 
DIY adalah (1) gegar budaya (culture shock) saat proses awal menyesuaikan diri di lingkungan 
barunya. Mereka merasa terasing, tidak mampu berkomunikasi dengan baik karena 
perbedaan bahasa, atau bingung dengan perilaku masyarakat setempat yang berbeda dari 
apa yang mereka anggap normal. (2) Stereotipe. Tampak muncul kecenderungan generalisasi 
tanpa diferensiasi. Misalnya etnis Jawa percaya pada stereotipe bahwa semua anggota 
budaya dari Muna bersifat kasar. Mereka akan memperlakukan individu dari budaya tersebut 
dengan kecurigaan atau penolakan, yang pada gilirannya dapat memicu respons negatif dari 
yang bersangkutan. (3) Etnosentrisme. Adanya sikap dan pandangan yang meremehkan 
kebudayaan lain, dan kerap membuat asumsi budaya sendiri lebih superior. UNY sebagai 
salah satu pusat pendidikan nasional yang menarik mahasiswa dari berbagai daerah di 
Indonesia, termasuk dari etnis Muna (Sultra). Mahasiswa Muna yang menempuh studi di UNY 
membawa serta nilai-nilai budaya, gaya komunikasi, dan norma sosial yang khas dari 
komunitas mereka. Di sisi lain, mahasiswa asli Yogyakarta yang berakar pada budaya Jawa 
memiliki karakter komunikasi yang berbeda, cenderung halus, penuh tata krama, dan 
menghindari konfrontasi langsung. 



 | 511  

Perbedaan ini sering kali menimbulkan gegar budaya, kesalahpahaman, dan hambatan 
komunikasi dalam interaksi sehari-hari. Mahasiswa Muna yang terbiasa dengan gaya bicara 
lugas dan ekspresif kerap dianggap “kasar” oleh mahasiswa Jawa, sementara mahasiswa Jawa 
dinilai terlalu “berputar-putar” dalam menyampaikan maksud. Fenomena ini menunjukkan 
adanya pola komunikasi antarbudaya yang kompleks dan perlu dikaji secara mendalam untuk 
mendorong pemahaman lintas budaya yang lebih baik di lingkungan kampus. Penelitian ini 
mengungkap (1) bagaimanakah pola komunikasi antarbudaya yang terjadi antara mahasiswa 
Muna (Sultra) dan mahasiswa asli DIY di UNY? (2) Apa saja persoalan komunikasi yang muncul 
akibat perbedaan latar budaya antara kedua kelompok mahasiswa tersebut? 

Secara faktual, penelitian terhadap komunikasi antarbudaya sejauh pencarian dan 
eksplorasi telah ada. Pertama, mengkaji komunikasi antarbudaya dalam resolusi konflik 
berbasis pranata adat Melayu dan Madura di Kalimantan Barat (Bahari, 2008). Adapun 
resolusi yang ditawarkan adalah adat musyawarah yang mampu mencegah meluasnya konflik 
dan menghentikan konflik. Kedua, penelitian yang ditulis oleh (Nugroho et al., 2012) melihat 
pola komunikasi Batak dan Jawa di Yogyakarta. Hasil penelitian menandaskan etnis Batak ini 
memiliki pola komunikasi budaya low context dan masculinity, sedangkan Jawa (masyarakat 
Yogyakarta) dengan pola budaya high context dan femininity. Dalam budaya high-context 
seperti di Asia dan Timur Tengah, banyak informasi tidak diucapkan secara eksplisit, 
melainkan terkandung dalam konteks, bahasa tubuh, dan norma sosial. Sebaliknya, budaya 
low-context, seperti di Amerika Utara dan Eropa Barat, cenderung lebih langsung dan 
mengandalkan kata-kata yang eksplisit untuk menyampaikan informasi (Siregar & Nursyamsi, 
2024). Namun demikian, kajian-kajian terdahulu masih memiliki sejumlah keterbatasan. 
Pertama, sebagian besar penelitian berfokus pada konteks konflik komunal atau relasi sosial 
masyarakat umum, belum secara spesifik menelaah dinamika komunikasi antarbudaya dalam 
lingkungan akademik, khususnya di kalangan mahasiswa. Kedua, penelitian tentang 
komunikasi antarbudaya di Yogyakarta lebih banyak menyoroti relasi Batak–Jawa, sementara 
interaksi antara etnis Muna (Sulawesi Tenggara) dan Jawa sebagai kelompok mayoritas di DIY 
masih sangat minim dikaji. Padahal, mahasiswa Muna sebagai pendatang memiliki latar 
budaya, gaya berbahasa, dan norma komunikasi yang berbeda dari mahasiswa asli DIY. 

Kajian ini menggunakan teori sosiolinguistik yang berkenaan mempelajari antara 
bahasa dan masyarakat, termasuk variasi bahasa berdasarkan etnis, kelas sosial, dan budaya. 
Sosiolinguistik sesungguhnya adalah ilmu interdisiplin sosiologi dan linguistik (Wati et al., 
2020). Sosiolinguistik adalah cabang ilmu linguistik yang mempelajari hubungan antara 
bahasa dan masyarakat. Fokus utamanya adalah bagaimana bahasa digunakan dalam konteks 
sosial, serta bagaimana faktor-faktor sosial seperti etnis, kelas, gender, usia, dan budaya 
memengaruhi fungsi bahasa. Perihal ini lazim dikenal dengan sosiologi bahasa (Yunidar, 
2025). Terdapat tiga jenis pilihan bahasa dalam kajian sosiolinguistik. Pertama, variasi bahasa 
dalam bahasa yang sama. Kedua disebut alih kode (code switching). Ketiga, campur kode 
(code-mixing) (Chaer & Leonie, 2010). Alih dan campur kode menjadi perhatian dalam 
penelitian ini. 

Selain itu, untuk tampak integarif dan memperdalam kajian digunakan analisis 
komunikasi antarbudaya yang diinisiasi oleh William Gudykunst & Young Yun Kim. Gudykunst 
dan Kim menyebut komunikasi antarbudaya sebagai communicating with strangers—karena 
kita berinteraksi dengan orang yang berbeda latar budaya, nilai, dan cara berpikir. "Stranger" 
di sini bukan berarti orang asing secara literal, tetapi siapa pun yang berbeda secara budaya 
dari kita. Model ini bertujuan untuk membantu kita memahami proses komunikasi yang 
terjadi saat kita berinteraksi dengan orang dari budaya lain, agar komunikasi menjadi lebih 



 | 512  

efektif dan tidak menimbulkan kesalahpahaman (Gudykunst & Kim, 2003). Gudykunst dan 
Kim menekankan pentingnya kompetensi yang mencakup: (1) Pengetahuan budaya: 
memahami nilai, norma, dan gaya komunikasi budaya lain; (2) Motivasi: keinginan untuk 
berkomunikasi secara efektif; (3) Keterampilan: kemampuan menyesuaikan gaya komunikasi, 
mendengarkan aktif, dan menginterpretasi pesan dengan tepat. Model Gudykunst dan Kim 
menggabungkan berbagai elemen komunikasi antarbudaya, termasuk persepsi, bahasa, dan 
perilaku adaptif (Siregar & Nursyamsi, 2024). Model ini menekankan pentingnya 
pengembangan keterampilan komunikasi yang adaptif dan fleksibel agar dapat 
berkomunikasi dengan efektif dalam berbagai situasi budaya.  

 
2. METODE  

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif kualitatif dengan beberapa 
metode pengumpulan data yaitu wawancara, observasi dan studi pustaka. Informan dalam 
penelitian ini diambil dari beberapa mahasiswa Muna (Sultra) yang menempuh studi di UNY 
dengan angkatan 2020, 2021, 2022, dan 2023. Pemilihan ini dilandasi bahwa informan 
mahasiswa Muna tersebut telah lama tinggal antara tiga hingga lima tahun di DIY sehingga 
mereka memiliki pengalaman yang beragam dalam berkomunikasi dengan masyarakat asli. 
Subjek penelitian adalah mahasiswa Muna (Sultra) yang aktif mengikuti Himpunan 
Mahasiswa Muna-Yogyakarta (HIPMMUST Yk). Pengumpulan data dalam penelitian ini 
dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur yang memungkinkan peneliti menggali 
pengalaman informan secara mendalam (Fakhri et al., 2025). Pedoman wawancara diarahkan 
pada dua fokus utama, yaitu: (1) cara informan merespons dan menyikapi persoalan 
komunikasi antarbudaya, serta (2) strategi yang mereka terapkan dalam menghadapi dan 
mengatasi berbagai tantangan komunikasi lintas budaya. Seluruh proses wawancara direkam 
setelah memperoleh persetujuan dari informan dan kemudian ditranskripsikan secara 
menyeluruh. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis tematik yang 
meliputi beberapa tahap, yakni: (1) pengkodean terbuka, (2) penentuan tema-tema utama, 
dan (3) penafsiran makna berdasarkan pengalaman para informan.  

Adapun teknik analisis data: (1) menyeleksi data komunikasi antarbudaya yang 
diperoleh, (2) mengklasifikasi komunikasi antarbudaya berdasarkan rumusan masalah yang 
telah ditetapkan, (3) memvalidasi serta menguji keabsahan data dengan penerapan 
triangulasi. Teknik triangulasi data untuk membandingkan informasi yang serupa namun 
berasal dari berbagai sumber, sehingga memungkinkan diperolehnya gambaran realitas yang 
lebih akurat dan terpercaya (Nurfajriani et al., 2024). Triangulasi dilakukan dengan cara 
memverifikasi informasi antar informan secara silang. Untuk itu, peneliti menganalisis data 
dari tiga perspektif yang berbeda. Pertama, melalui interpretasi pribadi peneliti terhadap 
fenomena yang dikaji. Kedua, berdasarkan telaah terhadap artikel-artikel yang membahas 
kebudayaan Muna dan Jawa di Yogyakarta. Ketiga, melalui wawancara langsung dengan 
informan guna memahami pola interaksi, relasi sosial, dan kehidupan mahasiswa Muna di 
UNY dalam konteks pergaulan dengan mahasiswa maupun masyarakat lokal DIY. 
 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN  
A. Pola Budaya 

Dalam lingkungan perguruan tinggi yang multikultural seperti UNY, interaksi 
antarmahasiswa dari berbagai daerah menjadi hal yang wajar. Mahasiswa dari Muna (Sultra) 
membawa nilai-nilai budaya daerahnya yang khas, sementara mahasiswa asli DIY tumbuh 
dalam lingkungan budaya Jawa yang memiliki norma komunikasi tersendiri. Perbedaan ini 



 | 513  

berpotensi melahirkan kesalahpahaman jika tidak diimbangi dengan kompetensi komunikasi 
antarbudaya yang baik. Budaya Muna dikenal dengan karakter masyarakat yang terbuka, 
lugas, dan egaliter. Dalam komunikasi, mereka cenderung langsung mengungkapkan 
pendapat tanpa banyak basa-basi. Nilai kejujuran dan keberanian menyampaikan pikiran 
sangat dijunjung tinggi. Namun, dalam konteks sosial, masyarakat Muna juga menghormati 
hierarki sosial dan adat (adhati), terutama terhadap orang yang lebih tua atau berstatus 
tinggi. Budaya Jawa, khususnya di DIY, menjunjung tinggi prinsip unggah-ungguh (tata krama) 
dan tepa selira (tenggang rasa). Komunikasi dilakukan dengan cara halus, sopan, dan tidak 
langsung (indirect communication). Mahasiswa asal DIY umumnya menghindari konfrontasi 
verbal dan lebih memilih cara diplomatis untuk mengungkapkan ketidaksetujuan. 

 
B. Pola Komunikasi 

Proses komunikasi antarbudaya yang terjalin antara mahasiswa Muna (Sultra) dengan 
mahasiswa asli di UNY atau masyarakat setempat melalui pola komunikasi interaktif, 
transaksional, dan tahap dinamis. Pada tahap interaktif bersifat dua arah, ada yang berperan 
sebagai pengirim (sender) dan penerima (receiver). Dalam komunikasi tersebut, umpan balik 
menjadi elemen penting yang menunjukkan bahwa pesan telah diterima, dipahami, dan 
ditanggapi. Namun dalam tahap ini masih tergolong rendah. Perihal ini dapat diterangkan 
dalam bagan 1 berikut. 
 

Bagan 1. Pola Interaktif 
 

 
 

Tampak dalam bagan, kala sesama mahasiswa Muna berkomunikasi sangat berjalan 
lancar, nyaman, dan terbuka, begitu pun dengan mahasiswa dari DIY. Kedua etnis kerap 
menggunakan bahasa daerah masing-masing, atau alih kode dan campur kode (bahasa 
daerah dan Indonesia). Alih kode yang kerap digunakan oleh mahasiswa Muna adalah alih 
kode tag atau ahli kode ketika penutur menambahkan ekspresi singkat dalam bahasa daerah 
pada akhir ujaran (Harya, 2018). Misalnya, “panas sekali hari ini, eee.” Huruf rangkap vokal 
/e/ tersebut adalah suatu kelaziman dalam pemakaian bahasa daerah Muna. Kemudian 
campur kode yang kerap digunakan adalah alternasi atau campur kode pada tataran klausa 
(Muysken, 2004). Misalnya mahasiswa Jawa, “Nanti sore rapat ya di Fakultas. Yen kowe ra iso 
teka, kabari wae.” Kalimat pertama menggunakan bahasa Indonesia, kemudian beralih ke 
bahasa Jawa. Namun apabila ada komunikasi antara mahasiswa Muna dan Jawa, tampak ada 
pola yang berbeda, ada perasaan tidak nyaman dan tidak terbuka saat komunikasi 
berlangsung. Pola komunikasi yang terjalin antara Muna dan Jawa tersebut tentu tidak 
berhenti pada tahap interaktif, namun lambat laun berkembang ke tahap transaksional. 
Tahap ini tampak menyentuh pada perihal kepekaan (emosional) yang berlangsung secara 
terus-menerus dan berkesinambungan. Tahap ini dapat terlihat pada bagan 2 berikut. 



 | 514  

Bagan 2. Pola Transaksional 
 

 
 

Pada bagan tersebut, tampak ada pola yang sama ketika terjadi komunikasi 
antarsesama mereka (Muna dan Muna; Jawa dan Jawa). Selain itu, ketika Muna dan Jawa 
berkomunikasi terasa tidak ada lagi sekat. Mereka tampak nyaman dan terbuka. Perihal ini 
dilandasi karena komunikasi yang terjadi di antara etnis berbeda ini bukan sekali saja (kerap), 
sehingga ada nuansa kesalingan dan terjadi pertukaran budaya saat komunikasi berlangsung. 
Bahasa kesalingan sebagai bentuk bahasa yang menunjukkan makna timbak balik (saling) ini 
mereka pertontokan dengan cara-cara sederhana. Seperti berdiskusi bagaimana pelafalan 
angka (1–10) dalam bahasa daerah masing-masing. Ternyata ada kemiripan pada angka 3, 5, 
dan 7. Dalam bahasa Muna untuk angka 3 /tolu/, 5 /lima/, 7 /pitu/; sementara bahasa Jawa 
angka 3 /telu/, 5 /lima/, 7 /pitu/. Mengenai penjelasan ini sudah dikaji dalam ilmu linguistik 
yang berkenaan dengan bahasa Austronesia. Bahasa Austronesia adalah rumpun bahasa yang 
meliputi area Madagaskar, Asia Tenggara, dan Pasifik. Pola komunikasi antarbudaya terus 
berlanjut, dan sampailah pada pola komunikasi yang dinamis. PadaTahap ini, mahasiswa 
Muna (Sultra) telah mampu mengerti, mempelajari, dan memahami kebudayaan yang ada di 
lingkungan DIY. Mereka tampak sudah mampu berbaur dan menyatu juga dengan masyarakat 
asli setempat. Komunikasi dinamis ini dapat digambarkan pada bagan 3 berikut. 
 

Bagan 3. Pola Dinamis 
 

 
 

Pada bagan 3 ini, mahasiswa Muna yang berkuliah di UNY melakukan adaptasi 
komunikasi agar pesan mereka diterima secara positif dalam konteks budaya Jawa. Hal ini 
termasuk menyesuaikan nada bicara, memilih diksi yang lebih sopan, serta memahami 



 | 515  

pentingnya ekspresi nonverbal seperti senyum dan gestur hormat. Mahasiswa DIY pun 
mengembangkan keterbukaan budaya (cultural openness) agar dapat memahami bahwa gaya 
bicara mahasiswa dari daerah lain tidak selalu berarti kasar, melainkan merupakan ekspresi 
spontanitas budaya. Dalam teori adaptasi komunikasi antarbudaya, proses ini disebut sebagai 
akomodasi komunikasi, yaitu upaya menyesuaikan gaya komunikasi sesuai dengan norma 
budaya lawan bicara agar tercipta pemahaman bersama (Gudykunst & Kim, 2003). 
 
C. Persoalan Komunikasi Antarbudaya 

Interaksi antara mahasiswa Muna (Sultra) dan mahasiswa DIY sering kali diwarnai 
persoalan komunikasi yang bersumber dari perbedaan sistem bahasa, gaya tutur, dan norma 
sosial budaya. Beberapa persoalan utama antara lain: 
 
1. Gaya Tutur (Bahasa) 

Mahasiswa Muna (Sultra) terbiasa menggunakan gaya bicara langsung (direct speech) 
dengan intonasi tegas dan struktur kalimat lugas. Sementara mahasiswa DIY lebih memilih 
gaya tidak langsung, menghindari konfrontasi verbal, dan menyesuaikan pilihan kata agar 
terdengar sopan. Misalnya dalam situasi kelas, Muna: “Pak, menurut saya pendapat itu 
kurang tepat.” Jawa: “mungkin bisa dipertimbangkan lagi, pak, kalau boleh saya 
berpendapat.” Bagi mahasiswa DIY, cara bicara mahasiswa Muna bisa dianggap “kurang 
sopan,” sementara bagi mahasiswa Muna, gaya tutur mahasiswa Yogyakarta bisa 
dipersepsikan “kurang tegas”. 
 
2. Formalitas Bahasa 

Dalam interaksi informal, mahasiswa Muna (Sultra) kerap menggunakan bahasa 
Indonesia dialektal dengan logat daerah yang khas. Di sisi lain, mahasiswa DIY terbiasa 
menggunakan bahasa Jawa ngoko antar teman sebaya. Pergeseran kode (code-switching) dari 
bahasa Indonesia ke bahasa daerah sering menimbulkan jarak sosial linguistik dan 
kesalahpahaman pragmatik. Misalnya, mahasiswa DIY yang bercanda menggunakan bahasa 
Jawa dapat dianggap “mengejek” oleh mahasiswa non-Jawa yang tidak memahami konteks 
sosiolinguistiknya. 
 
4. KESIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa pola komunikasi antarbudaya antara mahasiswa 
Muna (Sultra) dan mahasiswa Jawa (DIY) di UNY berkembang secara bertahap melalui tiga 
fase: interaktif, transaksional, dan dinamis. Pada tahap awal, komunikasi cenderung kaku dan 
penuh ketidaknyamanan akibat perbedaan gaya tutur, norma sosial, dan persepsi budaya. 
Mahasiswa Muna yang terbiasa dengan gaya bicara langsung dan lugas sering kali dianggap 
kurang sopan oleh mahasiswa Jawa yang menjunjung tinggi kesantunan dan komunikasi tidak 
langsung. Seiring waktu dan intensitas interaksi, terjadi proses adaptasi dan pertukaran 
budaya yang membentuk pola komunikasi yang lebih terbuka dan saling memahami. 
Mahasiswa Muna mulai menyesuaikan gaya komunikasi mereka dengan norma lokal, 
sementara mahasiswa Jawa menunjukkan keterbukaan terhadap perbedaan ekspresi budaya. 
Proses ini mencerminkan terjadinya akomodasi komunikasi dan pembentukan kompetensi 
antarbudaya yang lebih baik di lingkungan kampus. Namun demikian, persoalan komunikasi 
seperti stereotipe, etnosentrisme, dan kesalahpahaman pragmatik masih menjadi tantangan 
yang perlu diatasi melalui pendekatan edukatif dan dialog lintas budaya yang berkelanjutan. 
Penelitian ini menegaskan pentingnya penguatan literasi komunikasi antarbudaya di 



 | 516  

lingkungan pendidikan tinggi multietnis seperti UNY. Temuan penelitian ini memiliki implikasi 
penting bagi pengembangan kebijakan kampus multikultural di Universitas Negeri 
Yogyakarta. Pertama, pihak kampus perlu merancang program orientasi dan pembinaan 
mahasiswa baru yang secara khusus memuat materi literasi komunikasi antarbudaya, agar 
mahasiswa pendatang dan mahasiswa lokal memiliki pemahaman awal mengenai perbedaan 
gaya komunikasi, norma sosial, dan nilai budaya masing-masing. Kedua, kampus dapat 
mengembangkan pelatihan kompetensi komunikasi antarbudaya bagi dosen, tenaga 
kependidikan, dan mahasiswa, sehingga interaksi akademik dan nonakademik dapat 
berlangsung lebih inklusif, adaptif, dan sensitif budaya. Pelatihan ini penting untuk mencegah 
munculnya stereotipe, etnosentrisme, dan kesalahpahaman pragmatik dalam kehidupan 
kampus sehari-hari. Penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas subjek kajian dengan 
melibatkan lebih banyak etnis pendatang dan perguruan tinggi lain di Daerah Istimewa 
Yogyakarta guna memperoleh gambaran yang lebih komprehensif tentang komunikasi 
antarbudaya di lingkungan pendidikan tinggi. Selain itu, penelitian berikutnya dapat 
menggunakan pendekatan campuran (mixed methods) atau observasi partisipatif jangka 
panjang untuk mengkaji secara lebih mendalam proses adaptasi komunikasi, dinamika konflik 
laten, serta efektivitas program kebijakan kampus dalam membangun iklim multikultural yang 
inklusif. 

 
DAFTAR PUSTAKA  
 
Bahari, Y. (2008). Model Komunikasi Lintas Budaya dalam Resolusi Konflik Berbasis Pranata 

Adat Melayu dan Madura di Kalimantan Barat. Jurnal Ilmu Komunikasi, 6(1), 1–12. 

https://doi.org/10.31315/jik.v6i1.41 

Chaer, A., & Leonie, A. (2010). Sosiolinguistik: Perkenalan Awal . Rineka Cipta. 

Efnita, T. (2018). Pengaruh Faktor Sosial Ekonomi dan Kebutuhan Hidup terhadap Prestasi 

Belajar Mahasiswa Mentawai di Daerah Istimewa Yogyakarta. Jurnal Benefita, 3(1), 13–

33. https://doi.org/10.22216/jbe.v2i3.1849 

Fakhri, M. N., Zakiah, F. N., & Novia, L. (2025). Literasi Digital dan Kesadaran Budaya sebagai 

Solusi Tantangan Atemporalitas dalam Komunikasi Antarbudaya. Al-Jamahiria: Jurnal 

Komunikasi Dan Dakwah Islam, 3(1), 89–102. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30983/al-jamahiria.v3i1.9841 

Gudykunst, W. B., & Kim, Y. Y. (2003). Communicating with Strangers: An Approach to 

Intercultural Communication (1st ed.). McGraw-Hill. 

Hall, E. T. (1989). Beyond Culture (1st ed.). Doubleday. 

Hariyanto, D., & Dharma, F. A. (2020). Buku Ajar Komunikasi Lintas Budaya (1st ed.). UMSIDA 

Press. 

Harya, T. D. (2018). Sociolinguistics (Code: Code Switching and Code Mixing). Lentera: Jurnal 

Ilmiah Kependidikan, 11(1), 87–98. 

https://jurnal.stkippgribl.ac.id/index.php/lentera/article/view/377 



 | 517  

Nugroho, A. B., Lestari, P., & Wiendijarti, I. (2012). Pola Komunikasi Antarbudaya Batak dan 

Jawa di Yogyakarta. Jurnal Aspikom, 1(5), 403–418. 

https://doi.org/10.24329/aspikom.v1i5.44 

Nurfajriani, W. V., Ilhami, M. W., Mahendra, A., Afgani, M. W., & Sirodj, R. A. (2024). 

Triangulasi Data dalam Analisis Data Kualitatif. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(17), 

826–833. https://doi.org/10.5281/zenodo.13929272 

Pramesty, M. D., Mintowati, M., & Asteria, P. V. (2025). Eksplorasi Tuturan Pemelajar BIPA: 

Representasi Plurikultural melalui Praktik Basa-Basi dalam Komunikasi Antarbudaya. 

GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 72–86. 

https://doi.org/https://doi.org/10.19105/ghancaran.vi.21746 

Siregar, N., & Nursyamsi, S. E. (2024). Komunikasi Lintas Budaya dalam Era Gen Alpha. Ruang 

Karya. 

Taka, E. L., Andung, P. A., Nope, H. A., Konradus, B., & Dupe, F. (2025). Transformasi 

Komunikasi Antarbudaya di Perbatasan Indonesia–Timor Leste Melalui Media Sosial 

Facebook. KOMUNIKATIF: Jurnal Ilmiah Komunikasi, 14(1), 107–1017. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33508/jk.v14i1.7370 

Wati, U., Rijal, S., & Hanum, I. S. (2020). Variasi Bahasa pada Mahasiswa Perantau di Fakultas 

Ilmu Budaya Universitas Mulawarman: Kajian Sosiolinguistik. Ilmu Budaya: Jurnal 

Bahasa, Sastra, Seni Dan Budaya, 4(1), 21–37. https://doi.org/10.30872/jbssb.v4i1.2559 

Yunidar. (2025). Bahasa, Budaya, dan Masyarakat: Perspektif Sosiolinguistik Kontemporer. 

Kaizen Media Publishing. 

  


